
Гуманитарное знание 
и вызовы времени

Центр гуманитарных инициатив
Университетская  книга
Москва–Санкт�Петербург
2014



ББК 71

Г94

Главный редактор и автор проекта «Humanitas» С.Я. Левит

Заместитель главного редактора И.А. Осиновская

Редакционная коллегия серии:

Л.В. Скворцов (председатель), Е.Н. Балашова, П.П. Гайденко,

И.Л. Галинская, В.Д. Губин, Б.Л. Губман, П.С. Гуревич,

А.Л. Доброхотов, Г.И. Зверева, А.Н. Кожановский, М.П. Крыжановская,

И.В. Кондаков, Л.А. Микешина, Ю.С. Пивоваров, И.И. Ремезова,

А.К. Сорокин, П.В. Соснов

Ответственный редактор и составитель тома

С.Я. Левит

Научные редакторы: О.В. Кулешова, И.И. Ремезова

Редактор: М.П. Крыжановская

Серийное оформление П.П. Ефремов

УДК 101.1 

ББК 71

Г94 Гуманитарное знание и вызовы времени / Отв. ред. и составитель тома

С.Я. Левит. М.: СПб.: Центр гуманитарных инициатив; Университетская

книга, 2014. – 480 с. (Серия «Humanitas»).

ISBN 978�5�98712�188�7

Проблема гуманитарного знания – в центре внимания конференции, про�

ходившей в ноябре 2013 года в рамках Юбилейной выставки ИНИОН РАН.

В данном издании рассматривается комплекс проблем, представленных

в докладах отечественных и зарубежных ученых: роль гуманитарного знания

в современном мире, специфика гуманитарного знания, миссия и стратегия

современной философии, теория и методология когнитивной истории, фило�

софский универсализм и многообразие культурных миров, многообразие ме�

тодов исследования и познания мира человека, миф и реальность русской

культуры, проблемы российской интеллигенции. В ходе конференции были

намечены основные направления развития гуманитарного знания в совре�

менных условиях.

© Левит С.Я., составление серии и тома, 2014

© Центр гуманитарных инициатив, 2014

© ООО «Университетская книга�СПб», 2014ISBN 978�5�98712�188�7



редметом исследования гуманитарных дисциплин явля�

ется человеческая культура во всех ее многообразных ас�

пектах. Значение латинского слова «cultura» отсылает нас

к тому, что самим человеком возделывается из природы,

а потом как нечто ценное, социально значимое передается

потомкам через традицию, воспитание и образование. Соответ�

ственно, и методология гуманитарного познания исходит не из того,

что заключено в природе как таковой, т.е. в природе, как если бы

она существовала абсолютно независимо, объективно от человече�

ства, но из того, что формирует «натуру человека», преобразуя ее в

«культуру». Название большой семьи исследовательских дисцип�

лин, противоположных естествознанию по своей предметной и

методологической ориентации, указывает в первую очередь на их

значимостную, ценностную компоненту, обусловленную их генети�

ческой близостью к человеку и всему человеческому. Значение ла�

тинского слова «humanitas» отсылает нас к человеческой природе,

человеколюбию, гуманности, образованности и т.п.

Но поскольку гуманитарное познание претендует на статус на�

учности, постольку ему надлежит стремиться к объективности, ко�

торую традиционно отождествляют с присущей естествознанию

ценностной нейтральностью, возникает парадоксальная ситуация:

самобытность гуманитарного познания и differentia specifica гума�

нитарного знания заключаются, прежде всего, в его необходимой

связи с человеческими ценностями и значениями, т.е. с чем�то

глубоко субъективным, что не содержится в природе как таковой,

но впервые привносится человеком, между тем как традиционные

идеалы и нормы научности требуют элиминировать все привне�

сенное субъектом познания как нечто искажающее саму данность

объекта. Должно ли гуманитарное познание ориентироваться на

традиционную эпистемологическую парадигму, уничтожая тем са�

мым собственную самобытность, а гуманитарное знание – однознач�

А.Н. Малинкин
Гуманитарное знание 

в борьбе эпистемологических парадигм 
(к истории вопроса)

П



но отождествлять себя с гуманитарно�научным, приняв критерии

достоверности (истинности) научного знания, традиционно сло�

жившиеся в естественных науках? Вопрос может быть поставлен

иначе: есть ли у нас достаточные основания ограничивать гумани�

тарное познание гуманитарно�научным?

Мы полагаем, что таких оснований нет. Необходимо констати�

ровать тот факт, что гуманитарное познание и знание невозможно

свести к гуманитарно�научному познанию и знанию. Тем не менее

фактом является и то, что гуманитарные науки до сих пор в опре�

делённой мере ориентируются на традиционный естественно�науч�

ный образец познания. Он был сформулирован еще в позитивист�

ской социологии О. Конта. На этом общем сциентистском философ�

ско�методологическом основании гуманитарные науки причисляют

также к наукам «социальным»: и те и другие в равной мере должны

опираться только на факты, устанавливать фактически обоснован�

ные законы (которые, по Конту, сами суть «факты»), исследовать

социокультурные явления и процессы как «вещи» (Э. Дюркгейм),

стремясь при этом к абсолютной ценностной нейтральности. Прав�

да, эти методологические требования гарантируют социальному и

гуманитарному познанию всего лишь прикосновение к такому же

достоверному точному знанию, какое представлено в математике,

физике и других естественных науках. Поэтому социальные и гу�

манитарные ученые, ориентирующиеся на сциентистскую пара�

дигму как единственно приемлемый образец, не могут не пережи�

вать что�то вроде комплекса дисциплинарной неполноценности. 

Согласно сциентистской парадигме, социокультурная реальность

такова, будто человечество не имеет к ней никакого отношения,

подобно тому, как оно не имеет отношения к вращению Земли, из�

вержению вулкана или фотосинтезу. Такого рода объективизм –

фундаментальный постулат сциентистской парадигмы – представ�

ляет собой сильное онтологическое допущение. Другое, не менее

сильное онтологическое допущение сциентистской парадигмы, –

постулат о принципиальной и тотальной квантифицируемости

познаваемой реальности, подготовленный в Новое время извест�

ным философским учением о «первичных и вторичных качествах

вещей». В соответствии с этим постулатом форма научности долж�

на стремиться к числу и математической формуле как своим уни�

версально значимым идеалам: чем больше в гуманитарной дис�

циплине математики, тем больше в ней точности и тем более она

научна. Это понимание научности неотделимо от представления 

о линейном прогрессивном накоплении универсально значимых

109А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 



научных результатов и достижений. Правда, как показал «второй

позитивизм», периодически оно ведет к пересмотру теоретических

принципов, соответственно, трансформации научно�дисципли�

нарных картин мира, в ходе которой новая глобальная картина

мира включает в себя старую, ограничивая сферу ее значимости и

низводя ее эпистемологический статус до локального.

В первой половине ХХ в. недостаточность сциентистского объек�

тивизма осознали теоретики не только гуманитарных и социаль�

ных наук, но и естественных. Критика позитивистской парадиг�

мы, характерная для «философии жизни» (Ф. Ницше, Г. Зиммель,

А. Бергсон, В. Дильтей и др.), нашла отклик в позднем неокантиан�

стве. Это стало возможным потому, что, сохраняя ориентацию на

«факт науки» и стремясь к строгой научности, неокантианцы в то

же время опирались на кантовский «трансцендентализм», идея ко�

торого открывала доступ к особой, специфически�человеческой

реальности культуры, формируемой социумом в процессе исто�

рии. Для Г. Риккерта и Э. Кассирера стало уже вполне очевидным,

что пути, ведущие к объективности познания, не могут обойти

стороной субъективное человеческое бытие, что объективные ис�

тины науки каждой культурно�исторической эпохи необходимо

соотносятся с ее господствующими ценностями и идеалами. 

Риккерт подошел к осмыслению специфики наук о культуре в их

отличии от наук о природе с «нормативистских» позиций баденс�

кой школы неокантианства, разработанных ее основателем В. Вин�

дельбандом1. Анализируя науки о культуре и, в частности, образо�

вание понятий в исторической науке, Риккерт проводит различие

между трансцендентально�методологическим «отнесением к цен+
ности» (Wertgebung) и психологической «оценкой», «оцениванием»
(Bewertung) – различие, принципиально важное для всего соци�

ально�исторического и гуманитарного познания. «Отнесение к

ценностям остается в области установления фактов, оценка же вы�

ходит из нее, – писал он. – То, что культурные люди признают не�

кие ценности за таковые и поэтому стремятся к созданию благ, с

которыми эти ценности связываются, – это факт, не подлежащий

никакому сомнению. Лишь с точки зрения этого факта, большей

частью молчаливо предполагающегося историком, а отнюдь не с

точки зрения значимости ценностей, до которой историку как

представителю эмпирической науки нет решительно никакого де�

110 Гуманитарное знание сегодня

1 Согласно Виндельбанду, философия – это «критическая наука об общеобязательных

ценностях» (Виндельбанд В. Прелюдии. Философские статьи и речи. – СПб., 1904. – C. 23).



ла, – действительность распадается для истории на существенные

и несущественные элементы»1.

Кассирер еще до Первой мировой войны пришел к выводу, что

первоистоки познания следует искать скорее в мифе и языке (фи�

логенез), а также в феномене интуитивного схватывания и по�

нимания физиономического выражения (онтогенез)2, нежели в

«чистом» логическом мышлении, как утверждал вслед за Декар�

том, Лейбницем и Кантом основатель марбургской школы нео�

кантианства Г. Коген. Во введении к фундаментальному исследо�

ванию «Проблема познания в философии и науке Нового време�

ни» Кассирер так формулирует свою главную задачу: «Здесь будет

впервые исчерпывающим образом доказано, что познания как
строго однозначного логического понятия не существует. Точно так

же и другие сферы духовной деятельности – право, язык, искус�

ство, религия – вносят определенный вклад в проблему позна�

ния»3 (курсив мой. – А.М.).

Эти идеи Кассирер развивает в своей «философии символичес�

ких форм» (1923–1929), где они концептуально преобразуются:

вместо понятия «функция», по содержанию еще близкого поня�

тию «первоисток» (Ursprung) Г. Когена и прославившего Кассире�

ра в ранний период творчества скорее как блестящего популяриза�

тора идей своего учителя4, нежели как оригинального мыслителя,

появляется понятие «символическая функция». Оно объединяет в

себе кантовские размышления о «гении» в «Критике способности

суждения» и о «продуктивной способности воображения», созда�

ющей «трансцендентальные схемы», в «Критике чистого разума».

Вместо понятия «форма» появляется «символическая форма» – ре�

зультат глубокого переосмысления Кассирером учения о «внутрен�

ней форме языка» В. Гумбольдта5. Эти концептуальные преобразо�

вания позволили ему не только ответить на вопрос «как возможен

111А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 

1 Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре. – С. 130.
2 Кассирер Э. Философия символических форм. Т. 3. Феноменология познания. – М.;

СПб.: Университетская книга, 2002. – С. 77–79.
3 Cassirer E. Das Erkenntnis problem in der Philosophie und Wissenschaft der Neueren Zeit. 

B. 1–2. 2. Aufl., – Berlin, 1911. – S. 2. См.: Малинкин А.Н. Становление социологии зна�

ния: Концепция символических форм Эрнста Кассирера // Социологические исследо�

вания. – 1983. – № 4. – С. 130–139. 
4 Cassirer E. Substanzbegriff und Funktionsbegriff: Untersuchungen uber die Grundfragen der

Erkenntniskritik. – Berlin, 1910. В русском переводе Б. Столпнера и П. Юшкевича; Познание

и действительность. Понятие о субстанции и понятие о функции. – СПб., 1912.
5 Кассирер Э. Философия символических форм. Т. 1. Язык. – М.; СПб.: Университетская

книга, 2001.

..



факт языка?»1, но и трансцендентально�методологически обосно�

вать системное единство естественно�научного и гуманитарного

познания, найти универсальный медиальный принцип, объединя�

ющий и знания о природе, и знания о культуре. Ведь символиза�

ция, понимаемая как выражение идеального духовного смысла

(значения) через посредство чего�то материально�вещественного,

с необходимостью происходит и в естественных, и социальных, и

гуманитарных науках – и вообще в любой форме культуры. Одна�

ко принцип формообразования каждой из них самобытен и авто�

номен. Он может быть адекватно понят лишь изнутри, а не извне,

т.е. не по критериям какой�то другой формы культуры, претенду�

ющей на верховенство.

Отсюда следовало, что качество гуманитарного знания некор�

ректно оценивать по меркам знания математики и естественных

наук, требуя от него таких же по форме объективности, достовер�

ности и точности, какие служат для них непререкаемым познава�

тельным идеалом. У гуманитарного знания есть особая качествен�

ная специфика, предполагающая свои собственные стандарты

объективности, достоверности и точности результатов познания.

В связи с этим Кассирер не раз приводил в пример слова Гёте о

точности художественной фантазии и достоверности образов ис�

кусства. Художник не пользуется высокоабстрактными понятиями

или точными математическими формулами, однако с помощью

образов, метафор, аллегорий, гипербол и т.п. он тем не менее спо�

собен достичь таких же глубин в осмыслении действительности,

которых философ или ученый достигает каждый своими средства�

ми. Гуманитарное и социальное познание основано прежде всего на
способности понимать смыслы и смысловые структуры, заключен�

ные в исследуемых им творениях искусства, мифах, религиозных

верованиях и святынях, живых и мертвых языках, древних и сов�

ременных семиотических системах, социальных процессах истори�

ческого прошлого и настоящего, этнических особенностях образа

жизни и мыслей и т.д. Понимание предполагает интерсубъектив�

ную значимость смыслов, благодаря которой впервые возникает

предметная интенция, т.е. направленность внимания и интереса

исследователя к тому или иному аспекту предмета. А оно, в свою

112 Гуманитарное знание сегодня

1 Главное требование трансцендентального метода – исходить из факта. Г. Коген огра�

ничил факты фактами математического естествознания. «Канту не было свойственно

такое ограничение, – утверждает Кассирер. – Я же спрашиваю: как возможен факт

языка?» (Davoser Disputation zwischen E. Cassirer und M. Heidegger // Heidegger M. Kant

und das Problem der Metaphysik. 4. Aufl., – Fr.a.M., 1973. – S. 267).



очередь, формируется в конкретно�историческом контексте куль�

туры через соотнесение смыслов с высшими, или абсолютными,

ценностями. Вот почему понимание как первичная и основопола�

гающая стадия познания отличает не только «понимающую соци�

ологию» (идею которой М. Вебер предложил, опираясь на методо�

логию Г. Риккерта), но все социальные и гуманитарные науки. 

Концепция символа, предложенная Кассирером в виде ключа к

истолкованию всех феноменов человеческой культуры, не утрати�

ла своей актуальности. «…Истолкование символа, или символоло�

гия, как раз и составляет внутри гуманитарных наук элемент гума�

нитарного в собственном смысле, т.е. вопрошание о humanum, о

человеческой сущности, не овеществляемой, но символически ре�

ализуемой в вещном, – писал С.С. Аверинцев, – поэтому отличие

символологии от точных наук носит принципиальный и содержа+
тельный характер – ей не просто недостает “точности”, но она ста�

вит себе иные задачи. (…) Однако даже если принять точность ма�

тематических наук за образец научной точности, то надо будет

признать символологию не “ненаучной”, но инонаучной формой

знания, имеющей свои внутренние законы и критерии точности»1.

Разумеется, понимание было бы нелепо противопоставлять объяс�

нению как необходимой последующей рефлексивно�аналитичес�

кой стадии познания, каким бы это объяснение ни было – структур�

но�функциональным (системно�аналитическим) или каузальным.

Однако их важно строго различать, чтобы не допускать безотчетных

предрассудочных объяснений, опережающих выявление феноме�

нов, их ясное усмотрение и понимание. Неполноценное односто�

роннее рассмотрение предмета не компенсируют никакие ухищ�

ренные объяснения, а ви�дение предмета, искаженное предвзяты�

ми шаблонами объяснительных схем, лишает результаты исследо�

вания той значимости, на которую оно претендует.

Необходимость и важность такой феноменологической работы

по достоинству оценил Кассирер, столкнувшийся с проблемой

познания самобытности «внутренней формы» мифического мыш�

ления. «Одной из фундаментальных заслуг феноменологии Гуссерля

является то, что она вернула остроту зрения при восприятии раз�

нообразия духовных “структурных форм” и указала для их анали�

за новый путь, отличный по постановке вопроса и методологии от

психологического, – писал он. – (…) Задача феноменологии, как

он ее понимает, не исчерпывается анализом познания, а должна

113А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 

1 Аверинцев С.С. София�Логос. Словарь. – Киев: Дух i Лiтера, 2001. – С. 157–158.



включать изучение структур совершенно различных предметных

областей в строгом соответствии с тем, что они “означают” и без уче�

та “действительности” их предмета. Подобное исследование долж�

но бы включать в свой круг и мифологический “мир”, чтобы не вы�

вести его своеобразное “наполнение” путём индукции, обобщения

многообразия этнологического и этнопсихологического опыта, а

постичь его в ходе чистого анализа “идей”. Однако попытки тако�

го рода, насколько мне известно, не предпринимались до сих пор

ни со стороны самой феноменологии, ни со стороны конкретного

исследования мифологии, в котором еще почти безраздельно гос�

подствует генетически�психологическая постановка вопроса»1.

Осознание необходимости и значимости для научного позна�

ния задачи выявления его дорефлексивных ценностно�мировоз�

зренческих предпосылок получило свое завершение в феномено�

логической философии Э. Гуссерля, М. Шелера, М. Хайдеггера, 

в философии культуры З. Фрейда, в социологии знания К. Мангей�

ма, в концепциях представителей Франкфуртской школы и нео�

марксизме вообще, в феноменологической социологии А. Шюца и

его последователей, в философской герменевтике Х.�Г. Гадамера,

Ж.�П. Рикёра, во французском экзистенциализме, в структурализ�

ме М. Фуко, в «структурной антропологии» К. Леви�Строса, 

в «рефлексивной социологии» Э. Гоулднера, «социологии социо�

логии» Р. Фридрихса, «экзистенциальной социологии» Э. Тири�

кьяна и во многих других течениях философской, социально� и 

гуманитарно�научной мысли2. В результате изменилось понимание
самого познающего субъекта, субъективности как таковой. «Не ис�

тория принадлежит нам, а мы принадлежим истории, – писал 

Гадамер. – Задолго до того, как мы начинаем постигать самих се�

бя в акте рефлексии, мы с полнейшей самоочевидностью постига�

ем самих себя в качестве членов семьи, общества и государства, 

в которых мы живем. Субъективность фокусируется системой 

кривых зеркал. Самосознание индивида есть лишь вспышка в

замкнутой цепи исторической жизни. Поэтому предрассудки

(Vorurteile) отдельного человека в гораздо большей степени, чем

его суждения (Urteile), составляют историческую действитель�

ность его бытия»3. 

114 Гуманитарное знание сегодня

1 Кассирер Э. Философия символических форм. Т. 2. Мифологическое мышление. – М.;

СПб.: Университетская книга, 2002. – С. 39.
2 Перечислять здесь всех и всё, разумеется, невозможно, да и не нужно.
3 Гадамер Х.+Г. Истина и метод: Основы философской герменевтики. – М.: Прогресс,

1988. – С. 329.



Общим для многообразных форм преодоления сциентистской

парадигмы является осознание того, что научное познание пред�

полагает в своих глубинных основаниях неявные допущения ми�

ровоззренческого характера. Это, прежде всего, онтологические

(метафизические) постулаты о качественном характере познавае�

мой реальности, представления об идеалах и нормах самого науч�

ного познания, имеющие ценностный характер, и другие. Все

вместе они образуют фундамент общенаучной картины мира – ди�

намичной системы, элементами которой являются картины мира

отдельных научных дисциплин. Эти картины мира как предпосыл�

ки познания неотделимы от отношения человека к миру вообще, а

оно не может не заключать в себе глубинного ценностного аспек�

та. Последний возникает оттого, что необходимым условием воз�

можности познания является человеческая родовая жизнь. «Преж�

де чем философствовать, надо жить, – резонно утверждал А. Берг�

сон. – Ученые и философы слишком часто склонны думать, что

мышление осуществляется у всех, как у них, просто ради удоволь�

ствия. Истина заключается в том, что оно направлено на

действие…»1 Но любому человеческому действию имманентны

ценности и основанные на них цели, даже если те и другие не осоз�

наются. Практические действия людей изначально направлены на

выживание, на спасение и сохранение многообразных человечес�

ких социумов, составляющих глобальное человечество.

Появление «социологии знания» – философско�социологичес�

кой дисциплины, основоположником которой считается М. Ше�

лер2, – знаменует более высокий уровень в историческом развитии

научно�теоретического познания, выводит его на новую ступень.

Эта ступень обнаруживает полное сходство с характеристикой

третьего, современного, этапа в эволюции теоретического знания,

которую В.С. Стёпин называет «постнеклассическим». «Класси�

ческая наука, – пишет Стёпин, – полагает, что условием получе�

ния истинных знаний об объекте является элиминация при теоре�

тическом объяснении и описании всего, что относится к субъекту,

его целям и ценностям, средствам и операциям его деятельности.

Неклассическая наука (ее образец – квантово�релятивистская фи�

зика) учитывает связь между знаниями об объекте и характером

средств и операций деятельности, в которой обнаруживается и

115А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 

1 Бергсон А. Два источника морали и религии. – М.: КДУ, 2010. – С. 131.
2 Шелер М. Проблемы социологии знания / Пер. А.Н. Малинкина. – М.: Институт

общегуманитарных исследований, 2011.



познается объект. Но связи между внутринаучными и социальными

ценностями и целями по�прежнему не являются предметом научной

рефлексии, хотя имплицитно они определяют характер знаний (оп�

ределяют, что именно и каким способом мы выделяем и осмысли�

ваем в мире). Постнеклассический тип научной рациональности

расширяет поле рефлексии над деятельностью. Он учитывает со�

отнесенность получаемых знаний об объекте не только с особен�

ностью средств и операций деятельности, но и с ее ценностно�целе�

выми структурами. При этом эксплицируется связь внутринаучных

целей с вненаучными социальными ценностями и целями»1. 

Согласно Стёпину, глубинные «основания науки», выявляемые

на уровне «постнеклассической» науки, включают в себя: 1) спе�

циальную научную картину мира (дисциплинарную онтологию),

которая вводит обобщенный образ предмета данной науки в его

главных системно�структурных характеристиках; 2) идеалы и нормы

исследования (идеалы и нормы описания и объяснения, доказа�

тельности и обоснования, а также идеалы строения и организации

знания), которые определяют обобщенную схему метода научного

познания; 3) философские основания науки, которые обосновы�

вают принятую картину мира, а также идеалы и нормы науки, бла�

годаря чему вырабатываемые наукой представления о действитель�

ности и методах ее познания включаются в поток культурной транс�

ляции2. Если же говорить об исторической заслуге «социологии

знания», то это именно она вскрыла глубинные социально�прак�

тические предпосылки человеческого знания, внятно артикулиро�

вала взаимообусловленность знания и бытия (понимаемого как

социокультурное и культурно�историческое бытие людей), познания

и интереса3. Таким образом была выявлена сущностная необходи�

мость, или конститутивность, ценностного момента для познания.

Изначально познание слито воедино со спасением и сохране�

нием человеческого социума. Вот почему в исторически�теорети�

ческом плане оно развивается сначала в лоне мифа и религии,

позднее философии, а в исторически�практическом – в форме ма�

гических и культовых техник. Последние практиковались сначала

колдунами, шаманами, жрецами, прорицателями и т.п., позднее

трансформировались в изыскания астрологов, алхимиков, оккуль�

116 Гуманитарное знание сегодня

1 Стёпин В.С. Теоретическое знание. Структура, историческая эволюция. – М.:

Прогресс�Традиция, 2003. – С. 712.
2 Там же. – С. 706–707.
3 Habermas J. Erkenntnis und Interesse. Suhrkamp Verlag. – Frankfurt am Main, 1968.



тистов и др. В эпоху Нового времени научное познание все больше

приобретает социокультурную форму «science», для которой ха�

рактерен классический тип научной рациональности. Оно стре�

мится очиститься от последних остатков мифологического, рели�

гиозного, философского сознания и их смешанных форм, пос�

кольку они замыкают ее в одном культурно�цивилизационном

круге, препятствуя развертыванию соответствующей ее сущности

интернациональной кооперации в глобальном масштабе. Однако

даже в чистейшей своей форме, лишенной рудиментов антропо�

морфизма и антропоцентризма, «science» остается в философском

смысле антропологичной.

Это означает, что наука конститутивно конгруэнтна родовой

(социальной) сущности человека, соответствует особенностям его

организации – физически�телесной, чувственной, интеллектуаль�

ной, душевной, духовной. Высший смысл научного познания сос�

тоит в овладении естественными силами природы с помощью тех�

нических, технологических и иных культурно�цивилизационных

средств исключительно ради самосохранения человеческого рода.

Цель предполагает ценность, ценности формируют стратегичес�

кие цели. Ценностное измерение научного познания – то, ради че�

го оно возникает, формируется и функционирует, – заключается 

в создании материальных (цивилизационных) благ, которые удов�

летворяют низшие базисные человеческие потребности, т.е. соот�

ветствуют фундаментальным человеческим ценностям – ценностям

жизни. Все их реальное многообразие можно вслед за Шелером ус�

ловно свести к ценностям полезного и приятного. Их социально�

феноменальные производные – это многообразные цивилизаци�

онные ценности: безопасность, здоровье, благополучие, комфорт,

успех, удовлетворенность, престиж и т.д. и т.п. Сегодня наука, ос�

нованные на ней технологии и техника обеспечивают человечест�

ву все, что необходимо для цивилизованной жизни.

Более глубокий срез ценностного измерения научного позна�

ния (обусловленный его антропологической укорененностью)

состоит в том, что оно изначально выбирает из всего, что открыва�

ется человеку в мире, исключительно то, что потенциально служит

цели овладения внешней и внутренней природой, предсказанию

последствий ее процессов «в интересах» человека, управлению

ими и направлению их в желательное для человека русло, т.е. отби�

рает все наблюдаемое, воспроизводимое (повторимое), рациона�

лизируемое, исчисляемое, механизируемое, автоматизируемое,

организуемое, контролируемое и т.п. «Экспериментальное естест�

117А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 



вознание Нового времени, – отмечает В.А. Лекторский, – стало

возможным в результате появления определенной системы идеалов

и ценностей, задающих такое отношение человека к природе, кото�

рое является весьма специфичным и которое ранее никогда не су�

ществовало в истории. Эта система идеалов связана с возникнове�

нием цивилизации особого типа, которую нередко называют тех�

нологической»1.

Видимый учеными сквозь такую мировоззренческую оптику

сегмент мира рассматривается как «интересный», а то, что ученым

удается сформулировать посредством математических символов в

законах, объявляется самым важным и «существенным» в нем.

Весь остальной мир оказывается при этом как бы неувиденным,

незамеченным. На него глядят, но его не видят, ибо он «не пред�

ставляет научного интереса». Качественно различное феноменаль�

ное многообразие мира элиминируется, игнорируется как что�то

«несущественное». Разумеется, доступный человеку мир не сво�

дится к сегменту, интересующему науку, и может открываться ему

совершенно иначе, если человек сохранит, скажем, естественную

обыденную, или повседневно�практическую, форму мировоспри�

ятия либо освоит символические средства других культурных

форм, к примеру, мифа, религии, искусства, права, философии и

т.д. Легенды, сказки, притчи, заповеди, аллегории, пророчества,

метафоры и образы, нормы и законы, интуитивные сущностные

усмотрения, духовные смыслы, идеи, идеалы и т.д. способны открыть

человеку иные «миры», точнее говоря, позволяют ему увидеть мир

всякий раз другими глазами. 

Так, феномены, открывающиеся мистическому духу и религи�

озному сознанию, божественные просветления, преображения и

чудеса, доступные верующим, в принципе недоступны для науч�

ного познания. Загадками для науки были и остаются феномены

возникновения новых моралей и шедевров искусства, создавае�

мые, соответственно, нравственно и эстетически одарёнными

личностями, и воздействие этих феноменов на психику и сознание

людей. Другой недоступный науке и самый экзотичный пласт ре�

альности открывается благодаря экстрасенсорным способностям

отдельных людей, контактам с существами (сущностями) и пред�

положительно иной, нежели у человека, физической и разумной

организацией, с «неопознанными летающими объектами» и т.п.

118 Гуманитарное знание сегодня

1 Лекторский В.А. Научное и вненаучное мышление: Скользящая граница // Разум и

экзистенция. Анализ научных и вненаучных форм мышления. – СПб., 1999. – С. 49.



Отношение академической науки к «паранормальным» или «ано�

мальным» явлениям известно. Свидетельств о них накоплено мно�

го, отрицать их она не может, да и в лице некоторых смелых уче�

ных не хочет. Но ни одно из этих свидетельств еще не стало «науч�

ным фактом», потому что у науки нет способа их интериоризации,

совместимого с ее фундаментальными принципами1. Примером

того, что для науки не вполне проницаем даже такой простой фе�

номен, как способность человека влиять на других людей, мотиви�

ровать и направлять их поведение, является термин «харизма».

При всей его интуитивной понятности для политологов, социоло�

гов и вообще всех гуманитариев в нем нет ни грана научности. По

сути, он ничем не отличается от канувших в Лету мифологических

понятий естествознания «эфир», «флогистон», «теплород», «флю�

ид» и еще сохраняющего свою магическую силу понятия «сила». 

Об экспансии классического типа научной рациональности в

сфере морали, характерной для эпохи Просвещения (и ее видного

представителя И. Канта), прекрасно высказался А. Бергсон: «Пре�

тензия на то, чтобы основать мораль на уважении к логике, смог�

ла родиться у философов и ученых, привыкших поклоняться логи�

ке в умозрительной области и склонных, таким образом, думать,

что во всякой области и для всего человечества в целом логика на�

вязывается в качестве высшей власти. Но из того факта, что наука

должна уважать логику вещей и логику вообще, если она хочет

преуспеть в своих исследованиях, из того, что таков интерес уче�

ного как ученого, невозможно сделать вывод об обязанности для

нас всегда вносить логику в наше поведение, как будто таков инте�

рес человека вообще или даже ученого как человека. Наше восхи�

щение перед умозрительной функцией духа может быть огром�

ным; но когда философы утверждают, что ее достаточно для того,

чтобы заставить замолчать эгоизм и страсть, они обнаруживают –

и мы должны их с этим поздравить, – что у самих себя они никог�

да не слышали, как громко звучат голоса эгоизма и страсти»2. До�

бавим от себя, что экспансия сциентистского рационализма за�

119А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 

1 Критикуя сциентизм, Ю. Хабермас так описывает его главный фундаментальный

принцип: это «установка, согласно которой научная философия, как и сами науки,

должна действовать intentionerecta [по своему истинному устремлению (лат.). – Прим.

перев.], что означает: должна иметь предмет перед собой (а не заполучать его, скажем,

посредством рефлексии)». (Habermas J. Erkenntnis und Interesse. Suhrkamp Verlag. –

Frankfurt am Main, 3. Аufl., 1975. – S. 368.) Спрашивается: как быть с таким «предме�

том», который имеет предметом наблюдения наблюдающих его людей?
2 Бергсон А. Два источника морали и религии. – М.: КДУ, 2010. – С. 67.



падной техногенной цивилизации по сути своей глобальна и уни�

версальна, распространяется не только на мораль и религию – она

претендует на охват всех проявлений человеческого бытия.

В постнеклассическом понимании научной рациональности

сциентистская парадигма на самом деле не отбрасывается, но ква�

лифицируется как особый (локальный) случай познания1. В чем за�

ключается особость этого «случая»? Ценностный нейтралитет «sci�

ence» – это не следствие пассивного индифферентного отношения

к ценностной сфере человеческого бытия, а результат активного
сознательного воздержания от ценностных суждений в научно+тео+
ретическом мышлении и от оценок в научно+исследовательской прак+
тике, основанных на социально+групповых и индивидуально+личност+
ных целях или предпочтениях. Осознание ценностной установки,

скрыто направляющей научное исследование, воздержание от цен�

ностных суждений и вкусовых оценок сродни религиозной аскезе.

Ценностный нейтралитет зрелой науки можно сравнить с нейтра�

литетом страны, окруженной воюющими государствами. Обе мета�

форы подчеркивают принципиальное различие, которое существу�

ет между инфантильным рассеянным бездействием и деятельным

сосредоточенным напряжением, возникающим от сознательного

блокирования витального рефлекторного импульса.

Речь идет, стало быть, об упорной, методически регламентиро�

ванной и психологически контролируемой работе по вышибанию

клина клином, а вовсе не о возврате к состоянию ценностной

отстранённости, подобному райской невинности. То, что верно

применительно к основаниям научного познания, тем более верно

в отношении познания философского. Остроумно высказался

Риккерт о позиции Ницше, который, как известно, претендовал

на высшую объективность «по ту сторону добра и зла». По мнению

Риккерта, претенциозная позиция Ницше сама является не чем

иным, как продуктом длительного естественно�научного и куль�

турно�научного развития и «ее последовательность есть вместе с

тем величайшая непоследовательность или бессмысленная попыт�

ка человека науки перескочить через свою собственную тень»2.

Наука не свободна от ценностей в философско�социологичес�

ком смысле, или конститутивно, т.е. относительно человека вооб�

120 Гуманитарное знание сегодня

1 «Возникновение нового типа рациональности не уничтожает исторически предшест�

вующих ему типов, но ограничивает поле их действия». (Стёпин В.С. Теоретическое

знание. Структура, историческая эволюция. – М.: Прогресс�Традиция, 2003. – С. 713.)
2 Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре. – СПб., 1911. – С. 194.



ще как живого социального существа, наделенного духом. Но она

стремится к ценностной нейтральности в методологическом

смысле, т.е. к методически регламентированному самоочищению

от теоретических суждений, которые основываются на ценностях

(предрассудках) конкретных культур и цивилизаций, определён�

ных социальных классов, групп и выдающихся личностей, тем бо�

лее от субъективно�психологических оценок, мотивированных

практическими интересами и целями. «Наука свободна от ценнос�

тей, – писал М. Шелер, – но не потому, что якобы не существует

никаких объективных ценностей или их строгого, доступного ин�

туитивному усмотрению иерархического порядка… но потому что

она вынуждена произвольно отрешиться от всех ценностей и тем

более от всех волевых целей, чтобы получить и сохранить свой

предмет. Это означает, что она исследует мир, “как если бы” не су�

ществовало никаких свободных личностей и причин»1. 

Наука, продолжает М. Шелер, «не имеет ничего общего ни с

антропоцентричным миром естественного мировоззрения, ни со

сферой абсолютного бытия, для которой на самом деле значимо

любое “мировоззрение”2, – она имеет дело с таким уровнем бытия,

который располагается между его двумя указанными выше слоями

и который: а) относителен к любому центру витальной чувствен�

ности, к любым возможным свободным актам движения в окружа�

ющем мире и актам установления господства над ним, однако уже

не относителен к “человеческой” организации; б) может быть “об�

щезначимым” для человека вообще (независимо от культурного

круга, нации, народа, личных задатков и способностей)»3. Фило�

софски�антропологически фундированную концепцию «естест+
венного мировоззрения» М. Шелера А. Шюц преобразовал в понятие

«естественной установки», которое стало основополагающим для

его феноменологической социологии, ориентированной на иссле�

дование смыслового строения социального мира. Последнее пред�

ставлено через повседневное сознание в обыденном (практическом)

знании. Многочисленные приверженцы феноменологической со�

121А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 

1 Scheler M. Weltanschauungslehre, Soziologie und Weltanschauungssetzung // Scheler M.

Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre. Gesammelte Werke. Bd. 6. 3. durchges.

Aufl., Hrsg. von Manfred S. Frings. – Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann, 1986. – S. 13.
2 Под «антропоцентричным миром естественного мировоззрения» имеется в виду

форма человеческого сознания, которую А. Шюц характеризует как обыденное, или

повседневное сознание; под «сферой абсолютного бытия» Шелер подразумевает сферу

реальности, открывающуюся религиозному сознанию.
3 Там же.



циологии1 пришли к пониманию того, что обыденное знание, во

многом сходное с мифологическим, служит своего рода фундамен�

том всякого иного знания, образуя основу для всех «конечных об�

ластей значений», в частности, для научного познания «истины».

«Назвать знание “обыденным” – значит указать на его социально�

производный характер», – писал Д. Силвермен2. Обыденное зна�

ние – это, по его словам, «принимаемое на веру знание о мире (при�

меняемое для практических и научных целей)», которое представляет

собой «источник данных, ни с чем не сравнимый по богатству и

сложности». «Принимать вещи на веру, – продолжает он, – значит

воспринимать их такими, какими они, “как всякому известно”, и

являются. Принимаемое на веру знание, таким образом, по необхо�

димости представляет собой “общее” знание, совокупность “общих

мест”, поскольку его очевидность может существовать как таковая

лишь в социальных ситуациях, зависящих от некоторых разделяе�

мых всеми допущений. (…) Наше знание о мире представляет собой

набор типологических конструкций, которые направляют и определя�

ют наше понимание социальных ситуаций, а также других индиви�

дов, ибо позволяют делать заключения относительно неизвестных

нам элементов мотивации этих других.  В соответствии с нашими

представлениями о том, “что в действительности происходит”, мы по�

дыскиваем, как говорил Шюц, по “методу поваренной книги” наибо�

лее подходящие из известных нам рецептов достижения стоящих

перед нами целей. Обыденное знание, далее, служит выделению кри�

териев ситуационной значимости элементов нашего мира и опреде�

ляет наши представления о критериях, применяемых другими людьми»3.

Итак, усилия современной философии науки, научно�теорети�

ческой рефлексии, феноменологической социологии привели к

выводу, что сциентистская парадигма утратила свой некогда уни�

версальный статус, согласно которому она устанавливала подлин�

ную форму научности знания в любой, в том числе гуманитарно�

научной, дисциплине; что естествознание в его глубинных основа�

ниях само должно быть осмыслено в контексте гуманитарного

знания – исторического, философского, культурологического и др.

Но в таком случае возникает вопрос: может быть, теперь гумани�

тарное знание задает образец всему современному научному позна�

122 Гуманитарное знание сегодня

1 Среди них у нас наиболее известны П. Бергер и Т. Лукман благодаря переводу их книги

«Социальное конструирование реальности. Трактат по социологии знания» в 1995 г.  
2 Силвермен Д. Анализ традиционной социологии // Новые направления в социологичес�

кой теории. – М.: Прогресс, 1978. – С. 39.
3 Там же. – С. 38–39.



нию, подобно тому, как раньше это делало естествознание? То есть

не поменялись ли естествознание и гуманитарные науки ролями в

том, что касается формирования преобладающего научного этоса

и господствующей эпистемологической парадигмы? 

Конечно, реальность не укладывается в такую простую схему. 

С одной стороны, в каждой гуманитарной дисциплине в разной ме�

ре и по�разному проявляются все типы научной рациональности;

с другой – поскольку аналогичная ситуация наблюдается и в есте�

ственных науках, границы между ними, ранее незыблемые, сегод�

ня постепенно становятся все более условными. «Историзм объек�

тов современного естествознания и рефлексия над ценностными

основаниями исследования сближают естественные и социально�

гуманитарные науки, – констатирует В.С. Стёпин. – Их противо�

поставление, справедливое для науки XIX века, в наше время во

многом утрачивает свою значимость»1. Такую же, по сути, точку

зрения высказывает П.П. Гайденко: «Вряд ли сегодня можно оспари�

вать тот факт, что ценностная установка ученого и научного сооб�

щества играет существенную роль в процессе познания, в направле�

нии и характере научного исследования, хотя она и не всегда бывает

достаточно осознанной и отрефлексированной. Это в равной мере

касается и гуманитарных, и естественных наук»2.

Таким образом, если говорить о ценностной компоненте в гу�

манитарных науках вообще, то, во�первых, необходимо отличать

методологическое требование элиминации ценностных суждений

и произвольных оценок от культурологической и социально�фи�

лософской проблемы выявления и анализа мировоззренческих

(ценностных) предпосылок научного познания, которые обуслов�

лены конститутивными особенностями человека как живого со�

циального духовного существа. Во�вторых, необходимо эксплици�

ровать основания той гуманитарной научной дисциплины, кото�

рая интересует нас как объект эпистемологического анализа. Они,

как уже говорилось, включают дисциплинарную онтологию, идеа�

лы и нормы исследования и вообще ее «философские основания»,

благодаря которым она включается в поток «культурной трансля�

ции». В�третьих, современный социальный исследователь должен

учитывать, что социокультурные феномены впервые конституиру�

ются, становясь «реальными объектами», только через посредство

123А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание в борьбе эпистемологических парадигм 

1 Стёпин В.С. Теоретическое знание. Структура, историческая эволюция. – М.: Прогресс�

Традиция, 2003. – С. 713.
2 Гайденко П.П. Научная рациональность и философский разум. – М.: Прогресс�

Традиция, 2003. – С. 493.



и благодаря интерпретирующей деятельности членов общества;

интерпретируются при этом те значения и смыслы, которые люди,

движимые практическими целями, из поколения в поколение

вкладывают в различного рода социальные символы и символи�

ческие формы культуры. В�четвертых, современный гуманитарий,

даже если он не считает нужным обременять себя социально�фи�

лософской и теоретико�методологической рефлексией, обязан, по

меньшей мере, осознавать собственную социокультурную пози�

цию в обществе, с которой он ведет наблюдение, ясно понимать

цели своего исследования и нести ответственность перед общест�

вом1. Конечно, «нам не дано предугадать, как слово наше отзовется»,

но это не повод для отказа думать в этом направлении.

Какие же выводы можно сделать из того, что было сказано, в от�

ношении специфики гуманитарного знания и перспектив его эво�

люции? Они могут быть, конечно, разными и располагаться в диа�

пазоне от принципиального несогласия со сказанным и, стало быть,

неприятия вытекающих из него следствий, с одной стороны, вплоть

до капитулянтского перехода на сторону «эпистемологического анар�

хизма», эклектического «полипарадигмального подхода», апологе�

тики крайнего субъективизма и волюнтаризма в гуманитарном и

социальном познании, с другой стороны. Если первая позиция пред�

полагает горделивое самопонимание человека как «homo sapiens»

и восходит к квазирелигиозной вере во всемогущество человеческого

разума, характерной скорее для эпохи Просвещения, чем для начала

XXI в., то вторая, отталкиваясь от концепции человека как «homo

faber», приходит к его пониманию как «меры всех вещей – сущест�

вующих, что они существуют, и не существующих, что они не существу�

ют». С нашей точки зрения, одинаково недостаточны как сциентистский

индивидуалистический рационализм, вдохновлявший создателей

идеологии индустриализма и либерализма, так и декадентский ква�

зиигровой иррационализм «постмодерного» человека, утратившего

не только религиозную веру, но и саму способность верить, любить

и надеяться. Вероятно, между этими крайностями и существует то,

что называют «золотой серединой», но в любом случае она не имеет

ничего общего с морализаторством. Общих предписаний здесь быть

не может, каждый сам находит для себя идеальный «центр».

124 Гуманитарное знание сегодня

1 Эта ответственность выходит за рамки социально�этические. Речь должна идти скорее

о гуманитарной ответственности за судьбы глобального человечества. Как отмечал 

К. Леви�Строс еще в середине ХХ в., «даже биолог и физик с каждым днем все больше

сознают социальную значимость выводов из своих открытий или, точнее, их антропологи+

ческую значимость» (Леви+Строс К. Структурная антропология. – М.: Наука. – С. 319).



Содержание

I. Гуманитарное знание сегодня

С.Я. Левит. Гуманитарное знание: 

генезис, итоги и перспективы.

(К 20�летию выхода сериальных изданий ИНИОН РАН) ….......……… 7

А.Л. Доброхотов. Будущее гуманитарных наук 

в свете их прошлого ............................................................................. 43

В.Е. Семенов. Humaniora: генезис и предназначение …........…………. 54

П.С. Гуревич. Величие и бесценность гуманитарного знания …........ 73

Э.М. Спирова. Специфика гуманитарного мышления ……….......…… 91

А.Н. Малинкин. Гуманитарное знание 

в борьбе эпистемологических парадигм 

(к истории вопроса) ……………………..................………….........………… 108

В.Л. Махлин. Конец разговора 

(к герменевтике современности) ...................................................... 125

Л.В. Скворцов. Самость (self) 

как проблема гуманитарного знания ................................................ 144

II. Наука о человеке: смена парадигмы

М.Н. Эпштейн. Техногуманизм: 

техника как творческое самопреодоление человека …….......……….. 209

А.Ю. Алексеев. Когнитотехнологические 

проекты искусственной личности .................................................... 226

В.И. Самохвалова. Проблема человеческой идентичности: 

содержание и смысл ………..……………………............………………………. 243

III. Многообразие культурных миров и вызовы универсализма

А.Н. Медушевский. Диалог культур: пространство, 

время и смысл существования в науках о культуре ………........………. 273

478



А.П. Люсый. География текстуальной революции.

Междисциплинарные исследования 

локальных текстов культуры …....................................................…… 282

М.Н. Эпштейн. Пластичность философского текста: 

почему одни авторы более читаемы, чем другие ………….......………… 303

Т.Н. Красавченко. Ученый и вызовы времени. 

Валерий Земсков: от Латинской Америки 

к культурно�цивилизационному пограничью ………......................... 311

М.А. Дроздова. Летопись жизни и творчества М.В. Юдиной:

научный подвиг А.М. Кузнецова …………………………….......…………… 332

Б.Л. Губман. Философский универсализм 

и вызов многообразия культурных миров ……………..........……………. 341

IV. Человек и культура: факторы самосохранения

В.К. Кантор. Любовь к двойнику, 

или Самокастрация русской культуры ............................................ 351

И.В. Кондаков. От Логоса – к «Глобусу»

(Еще о русском литературоцентризме) ……………………........…………. 377

В.И. Мильдон. Настоящее и будущее русской литературы …….....… 393

А.А. Асоян. Художественно�философский 

контекст живописи П. Филонова ..................................................... 408

V. Человек и религия: опыт сердца

Г.В. Хлебников. Античная теология у Диогена Лаэртского ......…… 427

Р.М. Перельштейн. Чудо и авторитет, или Опыт сердца. 

Памяти Г. Померанца ........................................................................ 438

Р.М. Перельштейн. Вестничество Зинаиды Миркиной ................... 446

Сведения об авторах ........................................................................... 470

479Содержание



Научное издание

Humanitas

Гуманитарное знание
и вызовы времени

Оформление Ю.В. Балабанов

Макет Я.В. Быстрова

Корректор М.П. Крыжановская

По издательским вопросам обращаться:

«Центр гуманитарных инициатив»

e�mail: unikniga@yandex.ru, unibook@mail.ru.

Руководитель центра Соснов П.В.

Подписано в печать 21.11.2014

Формат 60x90/16. Бумага офсетная.

Уч.�изд. л. 30. 

Тираж 1000 экз. Заказ №

Отпечатано способом ролевой струйной печати

в ОАО «Первая Образцовая типография»

Филиал «Чеховский Печатный Двор»

143000, Московская область, гю Чехов, ул. Полиграфистов, д. 1

Сайт: www.chpd.ru, E�mail: sales@chpd.ru, т/ф. 8 (496) 726�54�10


